Yang Chengfu!: Zehn Grundprinzipien im Taiji Quan?

1
Die Gedanken ablegen und den Kopf ganz aufrecht halten, als stiitze der Scheitel den
Himmel

Den Kopf aufrecht zu halten ermdglicht, dass Shen (geistige Energie) zum Scheitelpunkt
aufsteigen kann. Man darf keine Muskelkraft einsetzen, denn sonst wird der Nacken steif,
was den Kreislauf von Blut und Qi behindert. Das Bewusstsein sollte leer und offen sein,
um spontan reagieren zu kénnen. Nur wenn Yi (Bewusstsein) im natlrlichen Zustand der
Leere ist, kann die geistige Energie aufsteigen.

2
Die Brust senken und den Ricken weiten

Wenn das Brustbein leicht nach innen gezogen wird und die Brustmitte die Andeutung
einer flachen Mulde bildet, kann das Qi zum Dantian hinabsinken und sich dort sammeln.
Auf keinen Fall darf man die Brust aufbldahen; dies wiirde das Qi in den Brustraum
aufsteigen lassen und dazu fihren, dass der Oberkérper schwer und der Unterleib labil
ware und man ins Wanken geriete. Die Brust zu senken ldsst den Riicken sich ganz von
selbst weiten, und das Qi kann an ihm haften. Mit geweitetem Riicken vermag man das
Qi ausserst wirkungsvoll vom Zentrum, von der Wirbelsdule her auszusenden.

3
In der Taille loslassen

Die Hifte ist die Kommandozentrale des Kérpers. Nur wenn man in der Taille loslassen
kann, sind die Beine stark und der Unterkdrper stabil. Die Ubergénge von "leer" zu "voll"
und umgekehrt gehen alle von den Bewegungsimpulsen der Hifte aus. Im Bereich der
Hifte, so heisst es, liegt die Quelle der Qi-Energie; wenn es daher jemandem an Kraft
mangelt, ist die Ursache in der Hifte und in den Beinen zu suchen.

4
"Leer" und "voll" unterscheiden

In dieser Unterscheidung besteht das Grundprinzip der Kunst des Taiji Quan. Wenn das
Kdrpergewicht auf dem rechten Bein ruht, so ist dieses das "volle" und das linke Bein das
"leere"; ruht das Gewicht auf dem linken Bein, verhdlt es sich umgekehrt. Nur wer leer
und voll zu unterscheiden vermag, wird alle Drehbewegungen leicht, gewandt und
miuhelos ausfihren kénnen. Andernfalls sind die Schritte schwerfallig und unsicher, und
es mangelt dem Koérper an Stabilitdt, so dass einen der Gegner leicht aus dem
Gleichgewicht bringen kann.

! Yang Chengfu (1883-1936), Enkel des Begriinders des Yang-Stils und Hauptreprésentant der dritten
Generation der Familientradition, Begriinder des modernen Taiji Quan und Schépfer der langen, dreiteiligen
Form.

2 Zu den in kurze Merkséatze gefassten "zehn Grundprinzipien", hier kursiv, hat Yang Chengfus Schiiler Chen
Weiming (1881-1958) die mundlichen Erlauterungen des Meisters aufgezeichnet. Der deutsche Text wurde von
mir [Chr. H.] anhand verschiedener vorliegender Ubersetzungen (u.a. Wolfgang Hohn, Master John Ding)
bearbeitet.

YANG SHENG - Pas Leben nithren
Qi Gong e Taiji Quan e Dao-Praxis
© flr den deutschen Text: Chr. Hoffmann, 2022



5
Die Schultern senken und in den Ellbogen loslassen

Die Schultern sollen entspannt sein und sinken kénnen. Zieht man die Schultern hoch,
steigt das Qi nach oben, und dem Korper fehlt es an Kraft. Auch die Ellbogen sollen
losgelassen und nach unten entspannt werden, da andernfalls die Schultern nicht sinken
kénnen. Versuchte man so, einen Gegner wegzustossen, wilrde der Stoss nicht weit
reichen. Dies ginge in die Richtung der ausseren Kampfkiinste.

6
Die Vorstellungskraft und nicht physische Kraft einsetzen

Im Taiji-Traktat des Zhang Sanfeng?® heisst es: "Alle Bewegungen werden vom Geist
ausgefiihrt und nicht vom Kérper als solchem." Beim Uben des Taiji Quan darf man keine
rohe Kraft einsetzen, weil das zu Blockaden in Muskulatur, Gelenken und Kreislauf fihren
wiirde. Der ganze Kérper soll entspannt und locker sein. Nur so kann man die Ubergénge
von einer Bewegung zur nachsten leicht und mihelos ausfihren und sich auf
geschmeidige Weise drehen. Man mag sich fragen, wie es denn mdéglich sein soll, Kraft
ohne Kraftaufwand zu erzeugen. Im menschlichen Kérper gibt es Energiebahnen, die
Meridiane, auf denen das Qi zirkulieren kann, solange es nicht durch grobe Energie
blockiert wird. Wenn jedoch der Fluss von Blut und Qi stagniert, werden die Bewegungen
schwerfallig, und es braucht nicht viel, um den Kérper aus dem Gleichgewicht zu bringen.
Statt physischer Kraft soll man also Yi (Bewusstsein, Vorstellungskraft, Intention)
einsetzen, denn Qi folgt dem Geist, es fliesst dahin, wohin es gelenkt wird. Auf diese
Weise - wenn durch regelméssiges Uben Qi und Blut jeden Tag ohne Stagnation durch
den ganzen Korper fliessen - wird nach und nach wahre innere Kraft aufgebaut;
entsprechend heisst es im Taiji-Traktat des Wang Zongyue*: "Die dusserste Weichheit
wird zur dussersten Festigkeit."

7
Ober- und Unterkérper verbinden

Im Taiji-Traktat des Zhang Sanfeng wird die harmonische Verbindung aller Kérperteile so
beschrieben: "Qi wurzelt in den Flssen, entfaltet sich in den Beinen, wird von der Hifte
gelenkt und &dussert sich in den Handen und Flssen. Von den Flssen Uber die Beine zur
Taille erfolgt die Bewegung in vollkommener Einheit." Beine, Zentrum und Arme bewegen
sich synchron und in Harmonie und werden von der geistigen Energie in den Augen, von
Yi, begleitet. Nur dann sind Oben und Unten wirklich koordiniert. Bewegt sich dagegen
nur ein einziger Korperteil nicht oder unkoordiniert, geht die Einheit der Bewegung
verloren.

3 Legendérer daoistischer Ménch zur Zeit der Song-Dynastie (960-1279), gilt als Ahnherr der inneren
Kampfkiinste. Sein Traktat ist in einer Niederschrift des Yang-Stil-Begriinders Yang Luchan (1799-1872)
erhalten, der ihm einen Herausgebervermerk angefligt hat und bei dem es sich mutmasslich um den
tatsachlichen Autor handelt.

4 Auch bei diesem Text ist die Autorschaft fraglich. Wang Zongyue war der Uberlieferung nach ein Schiiler von
Zhang Sanfeng, nach anderen Quellen soll er den Begriinder des Chen-Stils, Chen Wangting (1580-1660),
unterrichtet haben und hatte somit im 16./17. Jh. gelebt.

YANG SHENG - Pas Leben nithren
Qi Gong e Taiji Quan e Dao-Praxis
© flr den deutschen Text: Chr. Hoffmann, 2022



8
Aussen und Innen vereinen

Taiji Quan ist eine geistige Ubung, denn der Geist erteilt die Befehle, der Kérper fihrt sie
aus. Wenn man in der Lage ist, Shen, die geistige Energie, aufsteigen zu lassen, werden
alle Bewegungen ganz von selbst leicht und gewandt, und der Ablauf der Form wird
durch den Wechsel von leer und voll sowie von Offnen und Schliessen belebt. Offnen
meint dabei nicht nur die 6ffnenden Bewegungen von Armen und Beinen, sondern auch
das Offnen von Herz und Geist; dasselbe gilt auch fiir das Schliessen. Wenn das eine Qi
Aussen und Innen vereint, entsteht ein vollkommenes Ganzes.

9
Den Fluss der Bewegungen nicht unterbrechen

In den ausseren Kampfkinsten wird rohe physische Kraft eingesetzt, die einen Anfang
und ein Ende hat. Daher gibt es Momente - wenn die alte Kraft erschépft und die neue
noch nicht erzeugt ist -, in denen man leicht aus dem Gleichgewicht gebracht werden
kann. Beim Taiji Quan dagegen gebraucht man Yi, die Intention, und keine physische
Kraft, so dass alles von Anfang bis Ende ohne Unterbrechung kreist und strémt. "Die
lange Kampfkunst", so heisst es bei Zhang Sanfeng, "fliesst unaufhdérlich dahin wie die
Wellen des Yangzijiang und des Ozeans", und Wu Yuxiang® vergleicht den Strom der
inneren Kraft mit dem gleichmassigen Herausziehen von Seide aus einem Kokon. Beide
weisen damit auf den kontinuierlichen, harmonischen Bewegungsfluss hin.

10
In der Bewegung die Stille wahren

In den dusseren Kampfkinsten wird auf Spriinge, harte Faustschlage und Kicks bis zur
Erschépfung Wert gelegt. So verschwendet man Qi und ist nach dem Uben ausser Atem.
Beim Taiji Quan dagegen gehen die Bewegungen aus der Stille hervor, und auch wenn
man sich bewegt, bleibt die Ruhe erhalten. Beim Uben der Form gilt: Je langsamer, desto
besser. Dadurch vertieft sich der Atem, das Qi kann sich im Dantian ansammeln, und der
Kreislauf wird nicht belastet.

5 Wu Yuxiang (1812-1880), Schiiler des Yang-Stil-Begriinders Yang Luchan. Schuf spater den nach ihm
benannten Wu-Stil.

YANG SHENG - Pas Leben nithren
Qi Gong e Taiji Quan e Dao-Praxis
© flr den deutschen Text: Chr. Hoffmann, 2022



