&R Qingjing jing - Die kostbare Schrift iiber Klarheit und Stille?!

So sprach Laozi, der Weise:

Das grosse Dao ist ohne Gestalt,

doch bringt es Himmel und Erde hervor.
Das grosse Dao ist unbewegt,

doch lenkt es der Gestirne Lauf.

Das grosse Dao ist namenlos,

doch néahrt es aller Dinge Sein.

Ich kenne seinen Namen nicht

und weiss nur diesen: ,,Weg".

Klar oder triib, bewegt oder still -

das Dao kann beides sein.

Der Himmel ist klar, die Erde trib;

der Himmel zeugt, die Erde empfangt;
mannliche Kraft regt sich, weibliche ruht.

Aus dem Ursprung hervorgegangen,
einem Ende zustrémend:

das ist der Lauf aller Dinge.

Aus Klarem kommt Tribes,

aus Bewegung entsteht Stille.

Vermoéchten wir in Klarheit und Stille zu verweilen -
die ganze Schépfung kehrte zum Anfanglichen zurick!

Des Menschen Geist liebt Klarheit,

aber sein Herz? kommt ihm dazwischen.

Das Herz des Menschen sehnt sich nach Stille,
aber Begierden mischen sich ein.

Raum auf mit deinen Begierden -

und dein Herz wird still ganz von selbst;
ldutere dein Herz -

und der Geist wird zur Klarheit gelangen!
Die sechs Wurzeln3 sind dann gekappt,
die drei Gifte* unschadlich gemacht.

I Ein vom Buddhismus beeinflusster daoistischer Klassiker aus der Zeit der Tang-Dynastie (618-907), der
besonders in der kontemplativen ,Schule der vollkommenen Wirklichkeit’ (Quanzhen) bis heute hoch geschatzt
wird.

2 Chin. xin, meint sowohl das Gefiihlsleben als auch das ruhelose, ungelduterte Denkbewusstsein.

3 Gemeint sind die funf Sinne sowie das Denken als Quellen der Anhaftung, des Festhaltens am Verganglichen.
4 Die drei hauptséchlichen Kleshas (Geistesgifte) im Buddhismus: Gier, Hass und (Ich-)Verblendung.

YANG SHENG - Pas Leben nithren
Qi Gong e Taiji Quan e Dao-Praxis
Redaktion: Christian Hoffmann, 2021



Wer dies noch nicht vermag,
fahre fort, sein Herz zu lautern,
bis seine Begierden abgeklungen sind.

Hast du vor ihnen Ruhe gefunden,
schau nach innen auf dein Herz
und sieh: Da ist gerade® kein Herz.
Betrachte wie von aussen

den Koérper dann und sieh:

Da ist gerade kein Korper.

Und wenn du in die Weite schaust:
Keine Wesen, keine Dinge.

Bist du dessen einmal inne geworden,
erblickst du die Leere.

Im Zustand der Leere betrachte die Leere
und sieh: Da ist keine Leere® -

und also auch kein Nichtsein.

Wo auch kein Nichtsein mehr ist,

herrscht tiefer, bestandiger Gleichmut.

Und wenn selbst das Bewusstsein davon erlischt:
Woher dann noch Begierden?

Erheben sich keine Begierden mehr,

hast du die wahre Stille gefunden.

In wahrer Stille geh mit den Wesen mit

und gelange durch Bestandigkeit zu deiner inneren Natur.
Immerfort mitgehen, dabei immer ruhig:

das ist andauernde Klarheit und Stille.

In solcher Klarheit und Stille

gehst du langsam, Schritt um Schritt, ins Dao ein -
den ,Weg" beschreitend, verwirklichst du ihn.
Zwar wird, ob wir's auch ,Verwirklichen™ nennen,
in Wahrheit nichts erlangt:

5 Das Adverb "gerade" ist eine Einfligung von mir [Chr. H.], um einem haufigen Missverstédndnis der
buddhistischen Leerheitsphilosophie, die hier im Hintergrund steht, vorzubeugen. Es handelt sich nicht um die
Bestreitung der Existenz der Dinge, sondern um eine Verneinung ihres eigenstéandigen, abgegrenzten,
feststehenden Wesens. Das Qingjing jing stellt m.E. ohnehin keine metaphysischen Dogmen auf, sondern leitet
zur inneren Kultivierung an und beschreibt, wie "Leerheit" in der Meditation erfahren werden kann.

6 Der Text in seiner konsequent mystischen Ausrichtung weist darauf hin, dass auch ein philosophisches
Konzept wie die im Mahayana-Buddhismus so zentrale Leerheit sich im verwirklichten Zustand der Leere, in der
Meditation, als "leer" erweist.

YANG SHENG - Pas Leben nithren
Qi Gong e Taiji Quan e Dao-Praxis
Redaktion: Christian Hoffmann, 2021



Erst wenn alle Wesen verwandelt werden,
bedeutet das Verwirklichung.

Nur wer dies innerlich verstanden hat,

ist der heiligen Uberlieferung wiirdig.

So sprach Laozi, der Weise:

Der héchste Edle wird nicht kdmpfen;

der weniger Edle liebt den Kampf.

Hochste Tugend zeichnet sich nicht aus;

nur geringe Tugend hangt an ihren ,Tugenden®.
Doch ist jegliches Verhaftetsein

dem Dao und der Tugend fremd.

Die Menschen erlangen das Dao nicht,

weil sie zulassen, dass ihr Herz aufgewd(hlt ist.
Da ihr Herz aufgewuhlt ist,

ist auch ihr Geist ruhelos.

Mit einem ruhelosen Geist sind sie allem ausgeliefert,
und Suchen und Begehren nehmen ihren Anfang.
Suchen und Begehren aber

bringen Sorge, Zwiespalt, Verwirrung und Wahn,
bringen Kummer und Leid fir Kérper und Geist.
So verfallt man in Triibsal und Beschamung,
taumelt dahin zwischen Leben und Tod.

FUr immer versunken im Meer der Bitternis,

hat man den wahren Weg auf ewig verfehlt.

Das wahre, ewige Dao -

dem Einsichtigen wird es von selbst zuteil.
Wer aber durch Einsicht das Dao erlangt,
ruht flr allezeit in Klarheit und Stille.

Unter Verwendung der Ubersetzungen von Martin Bédicker (in: Philosophisches Lesebuch zum Tai Chi Chuan II,
Dusseldorf 2006, S. 63-68), Martina Darga (in: Fasten des Herzens. Das Weisheitsbuch des Daoismus,
Minchen: O. W. Barth 2010, S. 88-91) und Livia Kohn (in: The Taoist Experience. An Anthology, Albany: State
University of New York Press 1993, S. 24-29).

YANG SHENG - Pas Leben nithren

Qi Gong e Taiji Quan e Dao-Praxis
Redaktion: Christian Hoffmann, 2021



